Interculturalidad
en la ensenanza
de la historia

Antonio René Machaca
: -~ Tilcarefio, miembro del pueblo kolla, licenciado en Antropologia, magister en

Educacion Intercultural Bilingie. Actualmente se desempefia como docente en
los Talleres Libres de Artes y Artesanias de laQuebrada de Humahuaca e integra

!' la Modalidad de EIB del Ministerio de Educacion Nacional de la Argentina.
(Contacto: armachaca@hotmail.com)

Quebrada de Humahuaca, més de 10.000 aiios de historia

135



Interculturalidad
en la ensenanza de la historia

Un camino para afirmarnos en nuestra identidad

Presentamos aqui, algunas ideas fuerza que surgen de la reflexion
sobre el desarrollo de experiencias educativas con el libro Quebrada de
Humahuaca, mds de 10.000 anos de historia, en espacios de educacién
formal y no formal, en el aula y en talleres con las comunidades; y
sobre el debate que genera la nocién de interculturalidad en sentido
amplio y la Educacién Intercultural Bilinglie (EIB) como enfoque
educativo con posibilidades reales de aplicacion en la ensefanza de
las Ciencias Sociales en la provincia de Jujuy.

1. Valorarnos en y desde nuestra historia regional. Este libro
resume la historia de mas de diez mil afos que tiene la Quebrada
de Humahuaca y nos permite conocer, reflexionar, valorar, y también
criticar, aspectos importantes de ella. Vemos cémo a lo largo de tantos
anos, las y los quebradefios que habitaron en distintos periodos,
forjaron el desarrollo y mantenimiento de una identidad regional
basada en la diversidad cultural. Y la historia es como un espejo que
nos devuelve imagenes del pasado, nos ayuda a comprender mejor
el presente, y alimenta nuestras esperanzas para construir un futuro
mejor. “Siempre nos dijeron que debfamos valorar nuestra historia;
pero, ¢como la ibamos a valorar si no la conocemos?”; nos decia
una senora de Tilcara, en un taller con la comunidad desarrollado
en el ano 1995. En el recorrido por el largo camino del tiempo,
precisamente, empezamos a conocer, valorar y comprender mas
el lugar donde nacimos y vivimos. Eso ayuda a fortalecer nuestra
identidad personal y social, para cuidar méds la Pachamama,
respetarnos y relacionarnos mejor con los demas, especialmente
con los diferentes de nosotros. ¢Y qué mejor que andar el camino
de la historia para saber de nosotros mismos, como pueblo, como
comunidad y como quebradefios? Asi podemos tener la certeza de
seguir construyéndonos como personas, dia a dia, conociendo y
abriéndonos hacia los demas desde y en el lugar propio.

2. Ensefanza de la historia en la escuela y con la comunidad. Hasta
ahora la ensefianza de la historia ha sido una tarea que se delega casi
exclusivamente en la escuela, a través de los contenidos establecidos
en los curriculos oficiales. No obstante, en los Gltimos anos se abrieron
algunos espacios escolares para aprender y ensefar historia, desde

un enfoque regional y local. Y para colaborar con la apertura de esos

136

Quebrada de Humahuaca, mds de 10.000 aiios de historia



espacios se escribieron los libros de historia para las regiones de la
Quebrada y la Puna, editados por el Proyecto “Elaboremos entre
todos una escuela para todos”, un equipo de trabajo interdisciplinario
que, al momento de plantear la ensefianza de la historia desde
la realidad cercana y concreta, involucré —a través de talleres— la
participacién genuina de miembros de las comunidades, junto a
docentes, alumnos, técnicos e investigadores. Este punto de partida
y otras experiencias posteriores nos demuestran a las claras que
es posible ensefar y aprender historia, en y con la comunidad,
en espacios de educacién formal y no formal; porque hay interés
y compromiso real de ambas partes: la comunidad, que se siente
reconocida e incentivada para aprender, sugerir y realizar aportes, y
la escuela, que genera apertura multiplicando nuevos aprendizajes
emanados de esas contribuciones. En esos espacios se facilita el
encuentro y enriquecimiento mutuo entre saberes comunitarios de
tradicion oral y conocimientos académicos. Los libros contribuyen
a la generacién de estas posibilidades y a la sistematizacion de los
saberes y conocimientos compartidos.

3. La historia oral y los saberes orales comunitarios. Este libro
incentiva a docentes y alumnos para que sigan trabajando la historia
y, precisamente, en los tltimos capitulos invita a desarrollar proyectos
de historia oral. Este método de investigacién nos permite involucrar
la participacién genuina de la comunidad en la escuela y llevar a cabo
trabajos de investigacion que posibilitan compilar fuentes primarias
de informacién incorporando los saberes orales comunitarios. De esta
manera, se puede elaborar la historia local y regional, escribiéndola'y
narrandola desde un punto de vista singular. En lineas generales, es un
método que responde muy bien al interés que tenemos por conocer
mas acerca de nuestra historia, diversidad e identidad cultural. El
insumo basico de la historia oral es la memoria de las personas
que tienen experiencia en el tema, pueden y quieren aportar. No
obstante, “la memoria de una persona es individual, pero esta siempre
enmarcada en las formas y caracteristicas del acto de recordar que
tiene cada sociedad. De ahi que muchas veces convengamos en decir
que los pueblos tienen una memoria colectiva” (Cuestas, Humanay
Sosa, 2009: 145). Los saberes orales comunitarios son todos aquellos
recuerdos de la memoria colectiva que tenemos porque hemos
visto, oido y/o practicado de forma social y comunitaria, ya que no
son propiedad de individuos aislados. Sabemos porque estuvimos
ahf, porque escuchamos directamente lo que contaban las y los
abuelos; y también porque esos saberes se practican (o practicaron)
desde hace muchos afos en nuestras familias, en la comunidad y/o

Quebrada de Humahuaca, més de 10.000 aiios de historia

137



138

en el entorno méas cercano donde vivimos. Estos saberes valiosos
-y paradéjicamente— poco valorados, no los aprendimos de la
escuela, ni de los manuales escolares, ni de los medios masivos de
comunicacion.

El método de la historia oral nos permite acercarnos a comprender
nuestra existencia que transcurre en la Quebrada, e indagar en el
presente, cbmo y por qué somos parte de este lugar. A partir de
conocer, posicionarnos e identificarnos en tiempo y lugar, estamos
en condiciones de plantearnos y reflexionar: 1) ¢Qué aspectos de
la vida de nuestros antepasados se perdieron para siempre?; 2)
¢Cudles continuaron hasta el presente?; 3) ¢Cudles lograron convivir
en armonia?; 4) ¢Cudles permanecen en tension? Estas posibilidades
de desarrollar aprendizajes significativos nos dan pie a insertarnos
mejor en la historia universal, a partir de recordar y relacionar las
propias experiencias de vida e ideas, las que pertenecen al mundo
del trabajo, de la cultura, de la lengua y las del quehacer cotidiano.

4. Enfoque de la interculturalidad en la ensenanza de la historia.
La nocién de interculturalidad, enfatiza los puntos de encuentro e
implica el reconocimiento del “otro” y la afirmacién de si mismos
(Moya, 2009: 28). En la Quebrada de Humahuaca la coexistencia,
interrelacion y enriquecimiento mutuo entre culturas distintas, se
sustenta en evidencias que dejaron quienes poblaron la regién hace
mas de 10.000 anos. Los hechos narrados en este libro dan cuenta
de ello. Desde un primer momento los quebradefios no estabamos
solos. De la época de cazadores-recolectores, en Huachichocana e
Incacueva se encontraron restos de alimentos, productos suntuarios
y otros elementos de la naturaleza, de regiones tan distantes como la
costa del Pacifico, donde se obtenian valvas y moluscos, y las zonas
himedas de tierras bajas, donde se conseguian maderas duras y
plumas coloridas. Como en otros lugares de los Andes, el proceso
de domesticacion de vegetales (principalmente papa y maiz) y
animales (camélidos), hace unos 3.000 anos, también involucré las
regiones de la Quebrada y la Puna jujefas. Este prolongado proceso
de observacion y de aprendizaje, que se dio por una conexién
profunda con la madre naturaleza, a partir de la apreciacién y la
experimentacion con su diversidad, posibilité el conocimiento
de tecnologias sustentables para el manejo de la agricultura y
de la ganaderia, cuyo logro fue la base del florecimiento de los
desarrollos regionales, periodo que como vimos va de 900 d.C.
hasta la llegada de los Incas, en 1430 d.C. Algunas investigaciones
caracterizan esta etapa como la menos influenciada por otras
culturas, aunque puede advertirse la impronta de Tiawanaco vy,

Quebrada de Humahuaca, mds de 10.000 aiios de historia



en Ultimo momento, la anexién de la Quebrada al Tawantinsuyo,
alrededor de un siglo antes de la invasiéon espafnola. Hasta aqui las
sociedades quebradefas consolidaron un proceso de desarrollo
con identidad regional, basado en la diversidad cultural.

5. Recordar el pasado y sus penas para curar y transformar las
heridas y dolores (Smith, 1999). Con la llegada de los europeos,
todos los pueblos del nuevo continente con sus culturas diversas
fueron homogeneizados bajo la categorizaciéon de “indios”,
término que perduré hasta la actualidad. En la regién andina,
el sistema de coaccién y desarraigo de poblaciones enteras, a
través de la mit'a, fue copiado de los incas. Los indios que se
trasladaban forzadamente, y aquellos que se iban para evitar el
pago del tributo, pasaron a denominarse “forasteros”, y aquellos
que permanecian, “originarios”. Este periodo traumético de grandes
transformaciones en la vida y en la cultura de los pueblos andinos
fue caracterizado por Steve Stern (1990), como de “adaptacién
en resistencia”. Segln su planteo los pueblos resisten mientras
se adaptan, incorporando elementos de la cultura dominante
pero sin perder las raices de sus culturas ancestrales. Un ejemplo
de ello se puede visualizar en el documento en el que el rey de
Espana, Felipe Ill, en 1606, otorga a los tilcaras las tierras que ellos
reclamaban (ver capitulo X, en este libro). Asimismo, el dominio
impuesto en el periodo colonial se agudiz6 con el advenimiento
de la repdblica. En el caso de la Argentina, fue en la década de
1830 cuando las tierras de comunidad y las autoridades indigenas
(caciques o kurakas) quedaron sin efecto. Asi es que la identidad
étnica, cultural y linglistica de los pueblos indigenas de América
Latina también fue adaptandose y resistiendo a lo largo de la etapa
republicana. Los estados-nacién practicamente habian invisibilizado
dichas identidades y sus actores, casi hasta finales del siglo XX.
Las heridas de este larguisimo periodo de postergacién injusta y
de discriminacién siguen abiertas y se muestran en inseguridades,
falta de autoestima y algunas veces en resentimientos que no nos
permiten ser plenamente. Aportar desde la escuela y desde la
educacion al reconocimiento, a la valoracién y a la lucha que hoy
protagonizan los pueblos originarios, contribuye a sanar heridas no
s6lo de ellos, sino las de toda la sociedad y su gobierno que tienen
pendiente esta deuda de reparacién histoérica.

6. El “rostro indigena” de nuestra historia. Hasta ahora, los
procesos de escolarizacién y/o socializacién académica, no
garantizan el conocimiento de la historia local y regional, menos
aun la de los pueblos originarios preexistentes al Estado nacional.

Quebrada de Humahuaca, més de 10.000 aiios de historia

139



140

La permanencia de siete afios en el nivel primario, cinco en el nivel
secundario, y, cuatro, seis 0 mas en el nivel terciario o universitario,
no garantiza de por si que los egresados tengan ideas claras sobre
la complejidad, continuidad y vigencia de estos pueblos. Sin
embargo, la escuela, por ser un espacio relativamente auténomo,
puede contribuir a generar actitudes positivas para vivenciar el
autorreconocimiento, del “rostro indigena” de nuestra historia
(Machaca, 2007: 65); para ello tiene que abrir las puertas y permitir
la participacién de miembros, representantes y/o referentes de los
pueblos originarios, habida cuenta de que, en la provincia de Jujuy,
el nimero de comunidades aborigenes —reconocidas con esa figura
legal- supera las doscientas; y seglin avanzan las reivindicaciones
por el derecho a la posesién comunitaria de sus territorios, también
se afianza “su derecho al desarrollo, de conformidad con sus propias
necesidades e intereses” (Declaracion de la ONU sobre derechos
de los pueblos indigenas, 2007).

En América Latina, en las tres Gltimas décadas, la emergencia de
los pueblos indigenas se dio por la confluencia de tres procesos
interrelacionados entre si (De la Fuente, 2010: 3): a) creciente
politizacién de la identidad étnica en la regién; b) toma de
conciencia internacional, cada vez mayor, en defensa de los
derechos indigenas; c) reconocimiento del abandono histérico de
estas poblaciones. Actualmente, las intervenciones que se realizan
para mejorar su calidad de vida (Agurto, 2004: 34) deben darse
siempre y cuando exista un desarrollo con identidad, lo cual
implica: a) definicion de la estrategia de desarrollo realizada por el
grupo en cuestion; b) control cultural, por parte del grupo, de los
diversos recursos que se pondran en juego; ¢) que tales recursos
incorporen contenidos culturales, simbélicos y materiales que son
parte de los destinatarios en su proceso de construccién histérica
como sociedad diferenciada.

Entrado el siglo XXI, la mayoria de paises latinoamericanos
emprendieron reformas y politicas de reconocimiento de la
pluriculturalidad y multilingliismo para avanzar en el sostenimiento
de un didlogo intercultural. Precisamente, el enfoque de la EIB
“promueve un didlogo mutuamente enriquecedor de conocimientos
y valores entre los pueblos indigenas y poblaciones étnica, lingtistica
y culturalmente diferentes, y propicia el reconocimiento y el respeto
hacia tales diferencias” (Ley de Educacién Nacional N2 26.206, art.
52). No obstante, las organizaciones indigenas consideran que la
EIB es “un derecho legitimo y un proyecto politico de los pueblos

Quebrada de Humahuaca, mds de 10.000 aiios de historia



indigenas que contribuye a la transformacién del Sistema Educativo
desde la revision y reparacion histérica, para la superacién de
la practica educativa homogeneizante” (CEAPI, 2007). Es hora
de conocer la historia completa, que comienza mucho antes de
1810. “Este es un punto de partida trascendental que nuestra
Argentina del Bicentenario asume en la reconstruccién permanente
de la identidad nacional y que debe cimentarse en la riqueza de
su diversidad y en la preexistencia de sus pueblos originarios,
forjadores de culturas milenarias. No obstante, el desafio para ellos
y para todos los argentinos es armonizar la pertenencia a horizontes
culturales distintos que deben dialogar y buscar retroalimentarse
mutuamente en la construccién de un proyecto comdn de Nacién”
(Sileoni, 2011).

7. Descolonizacién del saber y del poder. Algunos teéricos
contemporaneos comprometidos con la causa indigena de América
Latina destacan cémo la colonizacién mental, cultural y econémica
pervivi6 a la independencia del yugo espanol, trascendiendo la
conformacién de los estados-nacién hasta el presente. El orden
social instaurado hace siglos por los grupos de poder hegeménicos
es interpelado por el paradigma de la descolonizacién que
debe darse en varios 6rdenes de la vida, en las sociedades y sus
instituciones para, desde ese lugar, contribuir al armado de un nuevo
tejido social tomando como base la reivindicacién histérica de los
pueblos indigenas oprimidos. Este abordaje intenta contrarrestar
nociones como; “mestizaje” y “crisol de razas”, acunados en el
periodo de organizacién de los estados nacionales, asi como la
de “hibridacién cultural”, propuesta por algunos teéricos de la
antropologia posmoderna.

Por su parte, la nocién de intraculturalidad es una perspectiva
de reafirmacién étnica y cultural, base necesaria para generar
condiciones favorables de interculturalidad (Lépez, 2009: 177).
Lideres indigenas de la regién andina vinculan intraculturalidad a
su nocién de buen vivir o vida buena —suma gamana, en aimara,
sumagq o allin kawsay en quechua—. Asumen una lectura anticolonial,
denunciando la colonialidad del saber y del poder (Quijano, 1992,
1998) que sustenta la supremacia del conocimiento occidental,
y postulan la necesidad de una descolonizacién mental a la cual
deberian contribuir la escuela y la educacién (Lopez, 2009: 179).

8. La escuela y la educacién como espacios de reflexion. Es
necesaria una reflexiéon profunda por parte de educadores de nifas,
nifos y jovenes quebradeios, para superar la vieja concepcién que
le habia asignado a la escuela la misién de buscar la igualdad desde

Quebrada de Humahuaca, més de 10.000 aiios de historia

141



142

la homogeneizacién de “una” lengua (la castellana) y “una” cultura
(la occidental). El sistema educativo tradicional de la Argentina
consideraba la diversidad cultural como un problema que debia
superarse a partir de “una” identidad Gnica “nacional”, como
“pasaporte” para obtener la ciudadania. Es necesario revertir en
alegria el sufrimiento experimentado por la negacion de la identidad
propia; una identidad de raices profundas que conecta a los actuales
pobladores quebradenos con generaciones y culturas que habitaron
la regién hace mds de diez mil afos. Precisamente, el paradigma
de la interculturalidad plantea un abanico de posibilidades para
problematizar y debatir en torno al estar y el ser indigena de hoy,
de ayer y de manana.

En la Quebrada, el planteo de la reafirmacién identitaria a nivel
personal y social permitird cuestionar visiones extremas para
superar el fundamentalismo y un racismo “al revés”, ya que en la
zona, en estos Gltimos anos se ha instalado y profundizado en el
imaginario social colectivo, el discurso que propaga la exclusién
“del otro” (“fordneo”, “gringo”, “de afuera”) por la diferencia étnica.
Esta y otras tensiones afectan la convivencia entre quebradefos.
Precisamente, desde el planteo de la Educacién Intercultural se
propone superar el racismo, la intolerancia y la homogeneizacion,
a partir del abordaje de los conflictos, la bisqueda de la paz, la
convivencia solidaria, la reafirmacién de la democracia y el didlogo
armonico entre identidades para el desarrollo de competencias
interculturales y ciudadanias diferenciadas basadas en la diversidad
cultural. En Jujuy, actualmente, “se plantea el desafio de preservar
el patrimonio quebradefo, pero a la vez compartirlo con la
humanidad” (Talleres Libres, 2007: 17). No obstante, la tension
entre las distintas fuerzas socioculturales interactuantes hace
necesario crear desde la educacion espacios de reflexion para
dar respuestas propias a las situaciones nuevas que nos plantea la
globalizacion.

Quebrada de Humahuaca, mds de 10.000 aiios de historia



Bibliografia

CEAPI
2010. Consejo Educativo Auténomo de Pueblos Indigenas. (Folleto de
divulgacién de principios, finalidades y objetivos). Buenos Aires: Ministerio de
Educacién de la Nacién / UNICEF

Congreso de la Nacién Argentina
2006. Ley de Educacién Nacional N2 26.206.

Cuestas, Claudia; Vilma Humana y Marfa M. Sosa
2009. “Historia oral para seguir conociéndonos”, en Puna de Jujuy, mas de
10.000 aios de historia. Ana M. Gonzdlez (Coord.). Buenos Aires: Modalidad
EIB / Ministerio de Educacién de la Nacion.

De la Fuente, Rosa
2010. Pueblos indigenas y cooperacién para el desarrollo, en Médulo |
“Desarrollo y Cooperacion Internacional”. Curso de Especialista Universitario
en Planificacién y Gestién de Intervenciones de Cooperacién para el
Desarrollo. UNED-OEI. Madrid.

L6pez, Luis Enrique (Ed.)
2009. Interculturalidad, educacion y ciudadania. Perspectivas
latinoamericanas. La Paz: FUNPROEIB / Plural.

Machaca, Antonio René
2007. La escuela Argentina en la celebracién del encuentro con el
“nosotros indigena”. La Paz: MECyT de la Argentina / PROEIB Andes / Plural.

Moya, Ruth
2009. “La interculturalidad para todos en América Latina”, en
Interculturalidad, educacién y ciudadania. Perspectivas latinoamericanas.
Luis Enrique Lopez (Ed.). La Paz: FUNPROEIB / Plural.

Sileoni, Alberto E.
2011. “Palabras del Ministro”, en La Modalidad de EIB en el sistema
educativo argentino. Serie Documentos EIB N2 1. Buenos Aires: Ministerio de
Educacién de la Nacién.

Smith, Linda Tuhiwai
1999. “25 proyectos de investigacion indigena”, en Decolonizing
Methodologies: Research and Indigenous Peoples. (Traduccién de Nancy
Hornberger). London: Zed.

Stern, Steve (comp.)
1990. “Nuevas aproximaciones al estudio de la conciencia y las rebeliones
campesinas: implicaciones de la experiencia andina”, en su Resistencia,
rebelién y conciencia campesina en los Andes. Siglos XVIII al XX. Lima: IEP

Talleres Libres de Artes y Artesanias de la Quebrada de Humahuaca
2007. Proyecto Educativo Institucional. Quebrada de Humahuaca: Talleres
Libres. (Documento de trabajo inédito).

UNICEF
2008. Los derechos de los pueblos indigenas explicados para todas y
para todos. (Documento preparado para UNICEF Argentina, por Osvaldo

Kreimer, con la colaboracién de Viviana Figueroa). Buenos Aires: Area de
Comunicacién de UNICER

Quebrada de Humahuaca, més de 10.000 aiios de historia 143



